的主爻。乾卦的主爻在九五,九五君位,我们常讲九五之尊,那 是天。坤是地,这一爻在地上,所以是坤卦的主爻,但是六五还 是君主。在《易经》里面,凡是第五爻,原则上都是领导、君主, 但是每一卦有每一卦特殊的、重要的一爻。第二爻就是坤卦特殊 的爻,代表了坤卦的性质。六五不代表坤卦的性质,只代表君主。 以前我也提过,六十四卦里面第五爻大多代表君位,第二爻代表 修德之君子, 代表充实你的知识和德行。六二讲的就是地之德, 有三个字来描写地。首先地是 (直"), 地是直的, 不是圆的。其 次地是("方"), 古人认为天圆地方。第三地是('大"), 我们常说大地。 直、方、大,是地的特色。从德行来讲,直就是无邪,无邪谓之直, "诚"就是直道而行;方是方正;大是宽广,地大了就宽广,大也 代表开放, 地是开放的。初步看来, 这三个德也是乾的德, 阳是 直道, 阳是方正, 阳是伟大, 所以地之德也有阳的特色。如果我 们以男性女性来看,把阴爻看作女性,阳爻看作男性,有时候是 会误解的。尤其现代社会,男女分得不是那么清楚。但有时候我 们在表达过程中,不要太严格区分;也就是说,女性之德需要男 性的德, 柔中有刚。地的直方大是男性之德, 也可以拿来用在女 性之德上, 这也是非常有深意的。我们不要以为古代的女性都是 那么柔弱的,像林黛玉一样。

"不习","习(習)"字本来是练习, 上面是羽毛, 小鸟学飞的时候, 下面是白色的, 挥动它的羽翅练习飞翔。所以, 习就是小鸟练习飞翔。后来我们说的练习, 也不是一下子就会了, 是要一直练下去的, 就像学骑自行车一样, 先是摔, 摔了再练, 也就是表现出不断地习。为什么说"不习无不利"呢?这里的"习"

字有负面的意思。抱歉,我又以女性为例来讲,这是传统的说法。我不知道心理学上是否如此研究,男女有点差别,男性是大而化之,女性有时候心里想得就比较多,心里有问题时,她会想了又想。"习"就是在心里面想,有时候有点儿犹豫不决。那么这一交就是告诉我们不要想,要直、方、大,要学阳刚之气,这样的话就无不利。不要想得太多,就像孔子说的"再,斯可矣"(《论话·公公长》),不要想得太多,要顺其自然。("不习"就是顺其一个人说话,写不是一个人说话,是方、是大,是自然的。所以,第二爻也是代表自然的意思。

## 

看第三爻。我们前面讲过,如果内卦是坤,下面两个阴,第三个是阴,这是阴气太盛,第三爻多半是凶。阳气太盛,是阳刚太骄。阴气太盛,也表现出阴虚、阴野,是阴气的骄,也是一种骄傲。还有,六三阴居阳位,位置不当,跟上六也不相应,整体环境当然不好。故爻辞说"含章可贞"。"章"就是文采,要包含你的文采,不要表现你的文采。"章"从哪里来?这一爻在两阴爻之上,结合了两个阴爻,气势汹汹地往上走,冲击上面的大臣和君主。所以这一爻要包含你的文采,不要显露,才是你的"贞"。阴爻假如说是女性,"贞"就是女性的谦虚之德。"或从王事","或"字常常出现在第三爻、第四爻,也就是说由内卦到外卦转折的时候,心里有时候会有疑惑,自己要不要跳出去。"或从王事",是指你要出去替君王做事。替君王做事要怎么样呢?

"无成有终"。这句话好像是个判断语,你没有成就,但有好结果。 表面上看来,你没有成就,因为卦辞说"先迷",先迷就是你的 光彩被遮盖了,我们要从深处看。一般传统的解释只讲在这一爻 上你没有成就,结果还好,因为"含章"掩盖了你的光彩。

但是,我们在这一爻上要怎么做?当然不是说等在那里"无成"。关于"无成",我是从老子的角度来解释的。"无成"就是不要想有成就,要掩盖你的光芒,不要只想着我要做这个事情,要有伟大的成就,要成功。不要想着成功,不要想着成就,这样才会"有终"——有结果。要想有成就的话,就有危险。"无成"是一种功夫,你做任何事情,不要把有用、没有用作为第一个考虑的前提,不要想我有没有成就,要自然。老子讲的"无为"就是如此,我的注解里面有好几个意思,但是最重要的是两个:第一,做任何事情不要想着为什么,要自然;第二,不要有欲望,不要有私利。这是"无为"二字最重要、最简单的解释。"无为"就是"无成",不要想着成就。



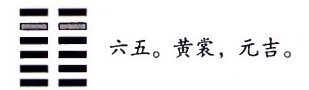
六四已到外面,在外卦了。"括囊","囊"就是口袋。要束紧你的口袋,口袋里藏的东西不要打开让人家看到。这一爻是大臣之位,也是秘书。第五爻是君主、领导,所以这一爻是秘书。一个做秘书的人,最重要的就是守口如瓶。"括囊","囊"也是比喻嘴巴,嘴风把紧,不要泄露秘密。如果做秘书的人想表示自己的能干,他把"我知道我们的领导要怎么样"这样的话讲出去,

就有危险、麻烦。扎紧你的口袋、闭起你的嘴巴之后,结果是"无誉"。没有人赞美你,你也不能表现出你知道什么。但是也"无咎",没有赞美,也没有过错。说一句玩笑话,有赞美就有过错。我在台湾上课时,班上也有很多女生,我跟她们开玩笑说,你们不要表现得太能干,男生表面上赞美你好能干、很聪明,心里却在说这个女生我不敢要。所以有誉就有咎。

我曾经在我的书里引用了孟子的一段话, 这几句话是我读高 中时,老师讲孟子的时候特别强调的,对我的印象很深刻。《孟 子·离娄上》有"不虞之誉,有求全之毁"一语,"虞"就是想, "不虞之誉"即想不到的赞美。其实你没有那么好,人家却赞美你, 你还要去求全, 欣然接受, 这反而会毁了你。你没有这个能耐, 人家却夸奖你,讨分夸奖你,你接受了,你就以为自己有这个才 能, 所以有求全之毁。《老子·第十三章》说"宠辱若惊", 辱是 耻辱,宠是人家宠爱你,宠辱都要使你受惊。辱来了,当然要惊, 为什么人家羞辱我?人家来宠你,也要注意,不一定是好事,说 不定他有一定的目的。记得在台湾的时候, 因为我喜欢写文章, 有个杂志的编辑突然就跑到家里跟我聊天,赞美我,说我的文章 写得非常好,然后结果就是要我替他的杂志写一篇稿子。宠与辱 在老子看来,是相关的,宠后马上就是辱。我记得《韩非子·说 难》中有这样的记载:"昔者弥子瑕有宠于卫君……异日,与君游 于果园,食桃而甘,不尽,以其半啖君。君曰:'爱我哉!忘其口 味,以啖寡人。'及弥子色衰爱弛,得罪于君,君曰:'是固尝矫 驾吾车,又尝啖我以余桃。'故弥子之行未变于初也,而以前之 所以见贤而后获罪者,爱憎之变也。"你看,前面是宠,后面是辱,

可见宠和辱是相生的。

可见,第四爻的"无咎无誉",要做到确实不简单。"无咎"是无后悔之事,"无誉"就是没有别人可以利用你、赞美你的事,这样的话你才可以超然,才会摆脱很多麻烦。"无咎无誉"是一种功夫。第四爻是大臣的功夫,要懂得"无咎无誉",不要贪誉,不要贪图君主赏识你、赞美你,谁又知道过一段时间这种赞美会不会变成耻辱?



到了六五君主之位了。君主是阴爻,假如说这是女性,或者君主比较软弱、柔弱的。他要怎样处理呢? "黄裳,元吉"。先简单解释,"黄"是颜色,为什么用黄?因为坤是地。地的颜色是黄的,我们的黄土高原是不是黄色?所以黄是中下之色。我们中国人喜欢的是红色。"裳"是下一截衣服。这个君主虽然穿着龙袍,很显耀,但是外面披一件黄色的裳,表示他的谦虚、卑下,像地一样。中国历史上,大家都知道君主穿黄袍,应该是很高了。但恰恰相反,君主穿黄袍不是表示高,而是表示他谦虚、低下。和尚也是穿黄色的,也是表示他低下的意思。"黄裳",遮盖了他的光明,遮盖了他的高大。"元吉",我要把"元"和"吉"分开来看,很多注解把"元吉"当成大吉,说"元"就是大,把大当作形容词,我认为不恰当。"元"不是形容词,"元"是"元亨利贞"开始时候的心态,"元"是善之长也,是生生的发展。这个"元"是指君主能维护万物的生生之善。

## 上六。龙战于野,其血玄黄。

"龙战于野,其血玄黄",卫礼贤的翻译认为,龙是复数的龙——dragons,好像是两条龙在打仗。其实,这里没有两条龙,上六不是龙,阴柔不是龙,只有纯阳才是龙。龙出现在乾卦,不能出现在坤卦里面。其他六十二卦根本没有"龙"字。那么这里的龙是指什么?这里仍然是指乾卦的龙,但和他战斗的上六,不是真龙,而是上六自以为是龙。前面说"先迷后得主",现在它不是"得主",而是"先迷后打主",跟主人打仗了,这一打就掉到野外去了,就像棒球一样,球打出去了。本来在天上,现在掉到地下,流血了。血有玄有黄,玄是天的颜色,黄是地的颜色,两种颜色相混,表示天地都破裂了。这是负面的意思,跟前面的"亢龙有悔"一样。

用六。利永贞。

最后看用六。怎么样用阴爻?在其他的卦里面怎么用?一根阴爻怎么用?"利永贞",利于永远的贞,永远地把握阴爻的贞道。阴爻的贞道就是谦虚或者柔顺,永远把握谦柔的德性,不要好强,不要斗狠。

坤卦六爻讲完了,也和乾卦一样,我做一个总纲说明如下, 将来我也会就每个卦给大家一个总纲,说明这六爻的性能。

第一爻,《知艰,要谨慎小心》

第二爻,心地 近然,不要犹豫不决。

第三爻,包含你的文采,不求有成就。

第四爻,守口如瓶,自认无知。

第五爻,要谦逊,自处卑下。

第六爻,要求和谐,不要好强斗狠。

接下来看看孔子所作的《彖传》《象传》和《文言》。坤卦的《彖传》《象传》前文我提过,此处值得一提的是《文言》,其中有几句话很重要。《文言》一开始就说"坤,至柔而动也刚",虽然坤卦是柔(不是软弱),动起来的时候也很刚。也就是说,坤顺着乾而走,也得了乾刚的一面。

接着"至静而德方",方是方正,代表有智慧。《系辞上传》称"卦之德,方以知",方就是规矩,方正。卦不是方的吗?一卦六个爻,方方的。"卦之德"是方的,但是有智。《系辞上传》接着说"蓍之德,圆而神",蓍草有神通,可用作占卜,有感应。为什么讲圆呢?方和圆有什么不同?"方"一定是作为规矩,可以测量;"圆"是在滚动,只有一点会碰到地,不会整个碰地,可以一直走,无所不通,这是精神的作用。

《文言》继续说:"后得主而有常。"先迷,后来得到主,得到原则以后,合乎常道。接着"含万物而化光","化"字来了。它能够包含万物而转化万物,"而化光",万物都有光彩。我在《易经的处变学》一书中,讲坤卦的地道时讲了七点,最后一点很重要,就叫"转化"。地能转化,"先迷后得"就是转化。你把什么东西丢在地里面,它都能够帮你转化出有用的东西,转

はなっ

juing zhuanhna de zwoyong

## 附录:

一、问:"西南得朋,东北丧朋",这句话怎么考虑?

答:老子讲过一句话:"鱼不可脱于渊。"鱼是在水底的,不能离开水底到水面上来,到水面上来就被人抓走了。这个水底是它的"渊",也就是它的"西南",是它的好地方。我举一个例子,也许各位就清楚了。比如我跟心理学的学者辩论,哲学是我的"西南",心理学是他的范围。在辩论技巧当中,我要时时把握住哲学的特点,不要到他的心理学范围去辩论。你到了他的范围中,不懂得心理学,那不是肯定被打吗?所以,时时刻刻要把辩论的主题拉到哲学的范围中来。这就是"西南",不要到"东北"去。这样一讲,你们大概就知道,也就是说你在某方面的特长不要放弃,投身到另外一个不是你特长所在的地方,一定会输。

二、问:"直方大"是德,"不习"是自然无为,就是不 用做太多事、说太多话吗?

答: "不习",不是说不要做太多事,太多当然不行。要做事,不是说不做事。无为也是一种为,要注意,不是不为。用无为的方法为,事还是要做。当然了,不要说太多的话是可以的,"多言数穷",事是一定要做的。

## 三、问:"或从王事",要做事是要韬光养晦吗?

答: 韬光养晦就是道家的,变成有事了。坤卦不是讲韬光养晦,事是要做的,但是在做事情的过程中,不要把成就看得太高、太重要。要放开心去做,成败之事不理。如果你们对《庄子》有兴趣,就会发现《人间世》这篇完全是在讲心理学,其中有一个故事:

叶公子高将使于齐,问于仲尼曰:"王使诸梁也甚重。 齐之待使者、盖将甚敬而不急。匹夫犹未可动、而况诸侯 乎! 吾甚栗之。子尝语诸梁也曰:'凡事若小若大, 寡不道 以欢成。事若不成,则必有人道之患;事若成,则必有阴阳 之患。若成若不成而后无患者, 唯有德者能之。'吾食也 执粗而不臧, 爨无欲清之人。今吾朝受命而夕饮冰, 我其 内热与! 吾未至乎事之情, 而既有阴阳之患矣; 事若不成, 必有人道之患,是两也。为人臣者不足以任之,子其有以 语我来!"仲尼曰:"天下有大戒二:其一,命也;其一,义 也。子之爱亲、命也、不可解于心;臣之事君、义也、无适 而非君也, 无所逃于天地之间, 是之谓大戒。是以夫事其 亲者,不择地而安之,孝之至也;夫事其君者,不择事而 安之, 忠之盛也。自事其心者, 哀乐不易施乎前, 知其不 可奈何而安之若命, 德之至也。为人臣子者, 固有所不得 已, 行事之情而忘其身, 何暇至于悦生而恶死! 夫子其行 可矣……故法言曰:'无迁令,无劝成。过度益也。'迁令劝